
Aree  Interne.  Topografie  della  vulnerabilità  e
retoriche del declino (la malattia dell’ostrica)
written by Rivista di Agraria.org | 2 gennaio 2026
di Nicolò Passeri, Angelo Martella, Donato Ferrucci

Introduzione
Le Aree Interne rappresentano una delle più complesse e controverse configurazioni del territorio nazionale. Non si
tratta semplicemente di porzioni geografiche distanti dai grandi poli urbani o dai servizi essenziali, le Aree Interne
sono spazi vivi, attraversati da dinamiche storiche, culturali, economiche e simboliche che sfuggono a una mera
classificazione funzionale.
Eppure,  nella  narrazione  istituzionale  degli  ultimi  decenni,  culminata  con  la  Strategia  Nazionale  e,  più
recentemente,  con  il  Piano  Strategico  Nazionale  delle  Aree  Interne  (PSNAI),  questi  territori  sono  stati
progressivamente  ridotti  a  oggetti  tecnici,  sezionati  da  algoritmi  di  distanza,  stratificati  in  mappe  tematiche,
decontestualizzati  dal  loro  spessore  antropologico  e  relazionale.
Nel momento in cui il dibattito pubblico tenta di recuperare attenzione per i territori marginali, la risposta politica si
cristallizza nella creazione di dispositivi normativi che traducono le Aree Interne in etichette operative, spesso
svuotate di senso.
Il PSNAI, pur dichiarando intenti ambiziosi di coesione, partecipazione e rigenerazione, consolida un
impianto concettuale in cui la distanza fisica dai centri urbani viene assunta come criterio sufficiente
per determinare vulnerabilità, senza interrogarsi sulle dinamiche interne, sulle risorse latenti, né
sulle volontà locali.
La geografia, in questo schema, diventa funzione della statistica, e il destino dei territori si confonde con la curva
discendente della natalità o con la frequenza dei trasporti pubblici.
L’Obiettivo  4  del  Piano,  che  prevede  l’accompagnamento  “dignitoso”  delle  comunità  in  via  di
spopolamento irreversibile – rappresenta l’apice di questa visione riduzionista. L’esplicita rinuncia a
ogni  possibilità  di  inversione  di  tendenza  per  alcune  aree  configura  un  modello  selettivo  di

https://www.rivistadiagraria.org/articoli/anno-2026/aree-interne-topografie-della-vulnerabilita-retoriche-del-declino-la-malattia-dellostrica/
https://www.rivistadiagraria.org/articoli/anno-2026/aree-interne-topografie-della-vulnerabilita-retoriche-del-declino-la-malattia-dellostrica/


pianificazione,  che  codifica  il  declino  come  scenario  strutturale,  amministrandolo  con  misure
palliative. Le comunità locali, in questo modo, non vengono più viste come soggetti di trasformazione ma come
residui di un’economia finita, oggetti di accompagnamento verso la disattivazione. La pianificazione si trasforma in
gestione della ritirata: non si progettano servizi, si presidia il vuoto.
Questa postura istituzionale entra in tensione profonda con la realtà antropologica di molti di questi territori. Le
Aree Interne non sono soltanto spazi abbandonati, ma luoghi attraversati da legami, appartenenze, memorie. In
esse si annidano forme di restanza che non sono semplice resistenza passiva, ma vere e proprie strategie di
sopravvivenza culturale, relazionale, simbolica.
La casa, il cimitero, la campagna, la vigna, anche se in rovina,  non sono solo elementi paesaggistici, ma marcatori
di un’identità che non può essere ridotta a indicatori di fragilità. La retorica dello sviluppo spesso ignora
questa dimensione, perché non convertibile in numeri, in spesa ammissibile, in indicatori di risultato.
La stessa organizzazione storica dello spazio agricolo (L’organizzazione sociale ed economica degli spazi terrestri –
Pierre George, 1975) dimostra come il paesaggio rurale non sia un semplice contenitore passivo, ma il risultato di
una  stratificazione  di  scelte,  conflitti,  adattamenti  e  saperi.  L’abbandono  delle  colture,  la  sparizione  dei  filari,  la
ricomparsa  delle  piante  spontanee  raccontano  una  storia  che  sfugge  alla  pianificazione  ma  che  dovrebbe
informarla.
In  questa  deriva,  la  pianificazione  perde  la  sua  funzione  generativa  per  assumere  quella  di  architettura  del
disimpegno.  La  vulnerabilità  non  viene  riconosciuta  come  potenziale  generativo,  ma  come  difetto  da
amministrare. Eppure, come suggerisce la metafora della malattia dell’ostrica, proprio dall’ingresso dell’alterità, un
granello di sabbia, una frattura, una ferita, può nascere una risposta rigenerativa. La perla non è frutto di forza, ma
di esposizione; non nasce dalla potenza, ma dalla necessità di proteggersi.
Le Aree Interne sono ferite aperte nel paesaggio italiano. Sono anche le sole aree in cui è ancora possibile
una relazione non predatoria con lo spazio.
Non  meritano  un  destino  amministrato,  ma  una  politica  che  riconosca  la  loro  complessità.  Non  vanno
accompagnate al silenzio, ma ascoltate come archivi viventi di esperienze, conflitti e possibilità. Rileggere queste
topografie della vulnerabilità con sguardo critico significa rimettere in discussione il modo stesso in cui produciamo
conoscenza, pianificazione e cura del territorio.

La costruzione geografico-politica delle Aree Interne
La  definizione  delle  Aree  Interne  italiane  nasce  come costruzione  funzionale  e  politica,  derivante  da  esigenze  di
pianificazione nazionale e di allocazione delle risorse pubbliche. Fin dalla nascita della Strategia Nazionale per le
Aree  Interne  (SNAI),  queste  zone  vengono  classificate  in  base  alla  distanza  dai  servizi  essenziali  (sanità,  scuola,
mobilità) e alla relazione con i centri urbani di riferimento.
Tuttavia,  ogni  classificazione è  sempre anche una decisione politica,  che seleziona ciò  che considera rilevante e
lascia  fuori  il  resto.  Le  soglie  chilometriche  applicate  ai  servizi  pubblici  non  tengono  conto  delle  relazioni
simboliche,  delle  economie  locali,  delle  configurazioni  culturali  che  rendono  un  luogo  vivibile  o  insostenibile.
L’accessibilità diventa l’unico criterio di vulnerabilità, trascurando totalmente la qualità delle relazioni sociali, la
capacità di autorganizzazione, le infrastrutture informali, le pratiche comunitarie. In questo senso, l’inquadramento
delle Aree Interne rischia di generare marginalità, più che di riconoscerla.
L’approccio politico e normativo reifica un immaginario deficitario e monolitico: le Aree Interne sarebbero residuali,
carenti, strutturalmente deboli, in ritardo di sviluppo. È un paradigma che si autoriproduce, nel quale la marginalità
è  costruita  per  essere  gestita,  ma  non  trasformata.  Questa  dinamica,  evidenziata  nel  Piano  Strategico
Nazionale delle Aree Interne (PSNAI), con una classificazione per “tipologie di area” (dinamica, in transizione,
fragile, in declino) mostra con evidenza questa logica di segmentazione selettiva, l’abbandono viene accettato,
l’inversione di tendenza abbandonata, la sopravvivenza trasformata in gestione palliativa.
Dietro  questa  apparente  razionalità  classificatoria,  si  nasconde  una  fragilità  epistemologica.  L’idea  di  “area
interna”  diventa  una categoria  tecnico-amministrativa,  che  permette  di  intervenire  su  certi  territori  (perché
riconosciuti) ed escluderne altri (perché esterni alla definizione). Le conseguenze sono profonde, si attivano fondi,
strategie, governance multilivello solo dove il territorio ha superato la soglia della crisi; altrove si mantiene il
silenzio operativo.
Il territorio, così trattato, non è più un organismo vivo, ma una carta tematica. Si disegna, si colora, si delimita, ma



si  smette di  comprenderlo.Eppure lo spazio non è mai neutro.  È il  risultato di  una lunga stratificazione storica di
relazioni, appropriazioni, dissodamenti, limiti e trasformazioni. Ogni organizzazione dello spazio implica una scelta,
una struttura sociale, una visione del mondo. Lo spazio agricolo, ad esempio, non è una superficie da mappare, ma
un  insieme  di  pratiche  che  si  articolano  con  la  stagionalità,  la  morfologia,  i  saperi  locali.  Definire  un’area  come
interna,  o  come  “fragile”,  senza  interrogarsi  sul  suo  passato  e  sul  suo  funzionamento  interno,  significa
sovrascrivere  la  complessità  con  una  funzione.
Pierre George ci ricorda che “qualsiasi spazio organizzato è limitato” e che “la delimitazione avviene a scale
diverse”,  dalla  parcella  coltivata  fino  alla  dimensione  economica  o  etnica  dell’ambiente  vissuto.  Questa  visione
stratificata contrasta radicalmente con la logica semplificata della classificazione amministrativa. Lo spazio utile e
lo spazio marginale non sono categorie naturali, ma esiti di scelte storiche, tecniche, politiche. La marginalità non
esiste in sé: viene prodotta da processi di esclusione o di concentrazione del valore.
Questo vale ancor di più per i territori rurali italiani, dove la cultura materiale, le relazioni di prossimità, i ritmi della
natura  e  della  memoria  disegnano  un  paesaggio  che  è  sociale  prima  ancora  che  geografico.  Quando  la
pianificazione pubblica ignora questo livello  profondo di  articolazione territoriale,  produce effetti  di  spaesamento
istituzionale e perdita di legittimità. Le comunità non si riconoscono nei dispositivi tecnici che le rappresentano. Il
risultato è una frattura crescente tra governance e vissuto, tra progetto e esperienza.
In questo contesto, parlare di Aree Interne non può ridursi alla lettura di indicatori. È necessario uno sguardo che
tenga insieme le scale, locali e nazionali, e le dimensioni, quantitative e qualitative. Solo così è possibile evitare
che la marginalità diventi un destino amministrato e restituire a questi territori la dignità di soggetti politici,
culturali  ed  economici.  Riconoscere  che  la  geografia  è  anche  una  costruzione  del  potere  è  il  primo  passo  per
decostruire le retoriche del declino e aprire nuove possibilità di abitare il Paese.

Demografia e rappresentazione: lo spopolamento come narrazione operativa
Tra  le  retoriche  più  radicate  che  accompagnano  le  Aree  Interne,  quella  del  declino  demografico  occupa  una
posizione centrale, quasi assiomatica. La perdita di popolazione è trattata come un dato strutturale, oggettivo,
privo di storicità o di interpretazione. All’interno di questa narrazione, lo spopolamento non è il sintomo di politiche
miopi  o  di  processi  economici  distorsivi,  ma  una  condizione  naturale,  inevitabile,  che  va  semplicemente
amministrata. Il linguaggio tecnico assorbe la questione e la restituisce in forma neutra con cali percentuali, indici
di vecchiaia, scenari previsionali a lungo termine.

Il Piano Strategico Nazionale delle Aree Interne (PSNAI) rende esplicito questo impianto nel passaggio più
controverso della sua struttura: l’Obiettivo 4, dedicato alle aree “in condizione di spopolamento irreversibile”. In
queste aree, si legge, «non è possibile porsi obiettivi di inversione di tendenza», ma occorre «accompagnare in un
percorso di cronicizzato declino e invecchiamento» le comunità ancora residenti, garantendo loro un’esistenza
“socialmente dignitosa”. L’enunciato ha una forma quasi etica, ma il contenuto è profondamente politico. Si tratta
di una rinuncia formale alla progettualità trasformativa, una dichiarazione di disimpegno istituzionale mascherata
da presa d’atto razionale.

È qui che la narrazione dello spopolamento diventa operativa. Una volta assunto come irreversibile, esso non è più
oggetto  di  contrasto  ma  di  gestione.  Le  politiche  pubbliche  non  cercano  di  invertire  la  tendenza,  ma  di
ammortizzarne gli effetti. La “dignità” evocata dal Piano non è quella del riscatto, ma della rassegnazione. E così il
ciclo  dell’abbandono si  perfeziona,  la  crisi  demografica  giustifica  la  riduzione  degli  investimenti,  che  a  sua  volta
accelera la crisi, in una spirale autoalimentata che produce uno “spazio sterile”, non più oggetto di appropriazione,
ma di esclusione definitiva.
Lo  spopolamento,  quando  osservato  da  vicino,  non  è  un  flusso  ininterrotto  e  unidirezionale,  ma  un  fenomeno
frammentato, ricorsivo, spesso interrotto da ritorni, da forme di resistenza, da progettualità di nicchia. In molte
aree dichiarate “marginali”,  esiste un tessuto carsico di  relazioni,  economie minute, micro-iniziative culturali,
piccole forme di imprenditorialità o di autorganizzazione, che sfuggono ai radar dei grandi modelli previsionali.
L’esperienza  dello  spopolamento  non  è  mai  solo  demografica,  è  anche  biografica,  affettiva,  simbolica.  Partire  o
restare non è mai una scelta libera e razionale, ma un intreccio di necessità, affetti, memorie e conflitti. Il luogo,
nella  sua  concretezza,  non  è  mai  solo  un  dato  fisico,  ma  una  trama  relazionale,  “un  insieme  di  legami  magari
controversi e mutevoli, eppure indispensabili”. In questo senso, lo spopolamento non è un evento, ma una ferita, e



la sua rappresentazione solo numerica rischia di occultarne la profondità.
Rompere questa gabbia narrativa significa rifiutare la logica della selezione dei territori in base alla loro “capacità
di ritorno”, e riconoscere che ogni spazio, anche il più fragile, contiene una potenzialità. Non tutte le aree potranno
tornare a essere centri economici, ma tutte possono essere luoghi vivi, generatori di senso, custodi di saperi,
territori  di  sperimentazione  sociale  e  culturale.  Rifiutare  la  fatalità  dello  spopolamento  non  significa  negare  la
realtà, ma rigettare il fatalismo come dispositivo di esclusione.

Cultura, radicamento, fragilità: il paesaggio come spazio vissuto
Nelle  Aree  Interne,  la  fragilità  territoriale  non  è  riconducibile  soltanto  a  variabili  infrastrutturali  o  demografiche.
Esiste una dimensione culturale dell’abitare che resiste alla misurazione e che viene sistematicamente trascurata
nelle politiche pubbliche.
L’abbandono di un luogo non è solo il risultato di processi economici, ma comporta la disgregazione di un ordine
relazionale, di una quotidianità condivisa, di una struttura di significati sedimentata nel tempo.
Il  paesaggio non è neutro, è un prodotto storico, sociale,  affettivo; lo spazio agricolo altro non è che costruzione
stratificata,  frutto  di  appropriazione,  delimitazione,  adattamento  e  sfruttamento.  Le  pratiche  agricole  non
definiscono solo l’economia di un territorio, ma organizzano anche i  tempi della vita, i  rituali,  la percezione dello
scorrere dell’anno. La rotazione delle colture, le feste legate ai raccolti, i cicli vegetativi non sono semplici elementi
tecnici: strutturano il rapporto tra comunità e ambiente, tra corpo e terra, tra generazioni. La crisi del mondo
agricolo, quindi, non è soltanto produttiva, ma anche simbolica.
Molti territori oggi etichettati come “interni” sono il risultato di un lungo processo di co-evoluzione tra insediamenti
umani  e  ambienti  marginali.  La  loro  forma  non  è  mai  casuale,  risponde  a  logiche  ambientali,  storiche  e
comunitarie. Quando questi territori vengono descritti come “periferici” rispetto a un centro, si dimentica che per
secoli hanno rappresentato centri autonomi di produzione, di scambio, di cultura. La marginalità è recente; spesso
è stata imposta.
La  scelta  di  rimanere  non  corrisponde  a  una  forma  di  conservatorismo  sociale,  ma  a  un’azione  culturale
consapevole. Restare significa mantenere attive relazioni, non interrompere la trasmissione dei saperi, mantenere
aperto un dialogo tra passato e presente.  In molti  casi,  restare significa anche accettare condizioni  di  precarietà
materiale pur di non interrompere il legame con uno spazio vissuto come proprio. Non si tratta di attaccamento
retorico, ma di logiche concrete di sopravvivenza, dove mancano reti di sostegno formale, sono i legami locali a
garantire forme minime di welfare quotidiano (La restanza – V. Teti, 2022).
Il paesaggio abbandonato, fatto di campi incolti, di muretti a secco crollati, di case disabitate, viene spesso letto
come emblema del fallimento. Eppure, in esso si intravedono tracce di una presenza che resiste, come un orto
curato, un filare sopravvissuto, un gelsomino che invade una finestra.
Nel  linguaggio  pianificatorio  questa  transizione  non  trova  cittadinanza.  Gli  strumenti  tecnici  non  contemplano  le
forme intermedie, le ambiguità, le permanenze irregolari. Ciò che non è economicamente attivo viene considerato
morto. Così, il paesaggio diventa muto, se non rientra nei codici della valorizzazione turistica o della
rigenerazione economica. Ma per chi abita quei luoghi, anche solo temporaneamente, essi restano leggibili,
carichi di senso. L’interpretazione istituzionale non coincide con quella comunitaria.
Negli ultimi anni, il  concetto di “genius loci” ha conosciuto una certa fortuna teorica, ma spesso svuotato di
concretezza. Il paesaggio non è definito dai dettagli visibili, ma dallo sguardo che li tiene insieme. Questo sguardo
manca nelle rappresentazioni tecnocratiche delle Aree Interne.
La fragilità non è solo il segno di una perdita, è anche il presupposto di una possibilità. Laddove un sistema ha
smesso di funzionare, può aprirsi uno spazio per nuovi significati. Ma per coglierli occorre una diversa disponibilità
all’ascolto, una sensibilità che non separi l’economico dal simbolico, il sociale dal percettivo. Le Aree Interne non
sono contenitori in attesa di contenuti esterni, ma sistemi culturali, anche quando si fanno silenziosi. L’errore più
grave è scambiarli per vuoti.

L’evoluzione del paesaggio rurale: interpretazioni e discontinuità
Restare non è mai un atto neutro, né sempre deliberato. Spesso è il risultato di vincoli economici, eredità familiari,
fragilità individuali. Ma è anche, in molti casi, una forma adattiva, un’esistenza che si modella sul possibile. Le
retoriche del  ritorno e  del  “rilancio”  delle  aree interne rischiano di  proiettare su questi  territori  aspettative
esogene, mentre i vissuti locali sono fatti di compromessi quotidiani, economie miste, parziali, stagionali.



Molti abitanti delle cosiddette aree marginali vivono in una condizione di mobilità intermittente, lavorano altrove
ma tornano, si muovono ciclicamente, mantengono la casa di famiglia come presidio simbolico o strategico. Queste
presenze  sfuggono  ai  dati  ufficiali  ma  hanno  effetti  concreti  sulla  manutenzione  del  territorio,  sulla  domanda  di
servizi minimi, sulla trasmissione di saperi.
In questa logica, lo spopolamento non è mai totale, è parziale, poroso, reversibile in parte.
Il problema è che gli strumenti di analisi e programmazione non sono in grado di cogliere queste dinamiche ibride.
La mobilità viene letta solo in termini di flusso migratorio netto; la residenza anagrafica come unica misura della
popolazione; la produttività come funzione dell’occupazione formale.
Ma i territori non sono contenitori passivi in attesa di sviluppo. Hanno una struttura propria, sedimentata. Esistono
economie locali che funzionano su scala ridotta, basate su reti parentali, su piccole rendite, su attività miste tra
agricoltura  residuale,  assistenza,  lavoretti  saltuari,  turismo  diffuso,  risparmio  migratorio.  Non  sono  modelli
esportabili,  ma  sono  sostenibili  per  chi  li  vive.  Ignorarli  significa  progettare  nel  vuoto.
L’insistenza  sul  “fare  sviluppo”  rischia  così  di  assumere  una  funzione  ideologica.  Si  definisce  a  priori  cosa  sia
desiderabile per un territorio,  senza chiederlo a chi  lo  abita.  Le strategie diventano prescrittive,  invece che
generative. Lo stesso concetto di attrattività, spesso richiamato, è vago: attrarre chi, per fare cosa, con quali effetti
sulla struttura sociale locale? L’insediamento di nuovi soggetti in territori fragili può alterare in modo irreversibile
equilibri precari.
Più che progettare attrazione, sarebbe utile rafforzare le condizioni di permanenza. Garantire l’accesso a servizi di
base,  riconoscere  le  economie  informali,  sostenere  forme  di  coabitazione  intergenerazionale,  valorizzare  le
competenze locali. Esiste una cultura della continuità, non sempre consapevole, ma operativa, che tiene insieme le
persone ai luoghi. Non è nostalgia, ma una forma di adattamento che può generare resilienza, pur portando con sé
anche stanchezza.
Alcuni recenti approcci accademici hanno provato a nominare questa condizione intermedia, senza scivolare in
idealizzazioni. Hanno parlato di restanza, di paesaggio come biografia, di mobilità ricorsiva. Più che adottare nuovi
slogan, occorrerebbe dotare la programmazione pubblica di strumenti per leggere queste traiettorie irregolari e
frammentate.  Finché  questo  non  accade,  le  Aree  Interne  continueranno  a  essere  territori  oggetto  di  finzioni
progettuali,  più  che  soggetti  reali  di  una  trasformazione  possibile.

Politiche pubbliche e i linguaggi dei territori
Da spazi abitati, culturalmente stratificati e storicamente significativi, le Aree Interne sono divenute una questione
di  accessibilità  (paradigmatica).  Invece  di  proporre  una  trasformazione,  si  prende  atto  dell’“invecchiamento
cronico” di alcuni territori e si predispone un accompagnamento “socialmente dignitoso”. Il rischio è che la
politica abdichi al proprio ruolo trasformativo, assumendo quello di amministratore del ritiro.
La  riduzione  semantica  dei  territori  si  riflette  anche  nel  linguaggio  adottato.  Termini  come  “fragilità
strutturale”, “arretratezza”, “residualità” si accompagnano ad altri più recenti, come “aree a bassa
tensione  demografica”,  “non  attrattive”,  “non  competitive”.  È  un  lessico  che  normalizza  la  perdita,  che
anticipa l’abbandono. I territori diventano scenari inerti, sui quali si proiettano funzioni ausiliarie: ospitalità diffusa,
turismo esperienziale, smart working rurale. Il loro valore interno viene ignorato, rimosso.

Saperi locali e sistemi informali: patrimoni non riconosciuti
Ci sono paesaggi che parlano più per ciò che manca che per ciò che mostrano. Il paesaggio non è mai del tutto
abbandonato. Anche nel degrado persistono linee, geometrie, dettagli che raccontano un ordine preesistente. La
celebre descrizione della vigna devastata, nel ritorno dell’Innominato nei Promessi Sposi (cap. 33), restituisce con
precisione  questa  coesistenza  tra  rovina  e  memoria:  i  filari  scomposti,  i  tralci  sopravvissuti,  la  vegetazione
selvaggia  che  si  mescola  ai  segni  dell’antica  coltura.  È  un  paesaggio  in  disequilibrio,  ma  non  privo  di  forma.
Il vuoto è spesso trattato come un segnale di fallimento, una soglia da oltrepassare o da riempire, mai come uno
stato da interrogare.  Ma nei  territori  abbandonati  non tutto è statico,  ci  sono presenze intermittenti,  ritorni
temporanei, economie di sopravvivenza, memorie operative. In molti casi, ciò che appare “spento” è, in realtà,
sospeso.
Gli spazi agricoli lasciati a riposo, le case non più abitate ma ancora manutenute, i sentieri percorsi una volta
l’anno durante una festa patronale, non sono elementi residuali, costituiscono un patrimonio fragile ma attivo, fatto
di relazioni a bassa intensità, di continuità imperfette.



Eppure, in molti casi, la rarefazione dell’uso del suolo, la riduzione dell’intensità insediativa o la trasformazione di
funzioni non derivano solo dal declino, ma da un ricalcolo. Si alleggerisce la pressione, si dilatano i tempi, si
negozia la permanenza.
Il rischio, però, è che questo paesaggio sospeso venga riempito frettolosamente con proiezioni esterne. Alcune
pratiche di “rigenerazione” agiscono come operazioni cosmetiche: mettono in scena il vuoto come risorsa scenica,
senza interrogarsi sulle relazioni che l’hanno prodotto. Si raccontano i luoghi come “autentici”, ma li si tratta come
palcoscenici. Si tematizza l’abbandono, ma lo si consuma.
Il  paesaggio,  allora,  non  va  letto  solo  come  superficie  produttiva,  ma  come  archivio  poiché  contiene  tracce
materiali e simboliche, dinamiche lente, memorie visive, economie del minimo. Non c’è bisogno di reinventarlo,
basta concedersi il tempo per ascoltarlo, per osservare cosa è rimasto, per riconoscere che anche la perdita,
quando non è strumentalizzata, può essere materia di progetto.

La malattia dell’ostrica: fragilità, inclusione e generazione
Tra le molte metafore che si possono applicare alle Aree Interne, quella dell’ostrica, vulnerabile, ferita, capace di
generare una perla,  appare sorprendentemente precisa.  Non si  tratta di  una suggestione poetica,  ma di  un
parallelismo strutturale in cui la fragilità come condizione di esposizione e, al tempo stesso, di trasformazione.
In natura, la perla nasce da un’irritazione, da un’intrusione che attiva un processo di protezione e stratificazione.
Non c’è perla senza lesione. Così, anche nei territori feriti,  come molti dei paesi dell’interno, le condizioni di
marginalità possono, se comprese e accompagnate, produrre esiti inattesi.
Ciò richiede però un rovesciamento di prospettiva. Le Aree Interne non devono essere curate solo per ciò che
manca,  ma perché resistono.  Non si  tratta di  negare le difficoltà strutturali,  declino demografico,  rarefazione dei
servizi e l’isolamento infrastrutturale, ma di evitare che queste difficoltà diventino l’unico parametro di lettura.
La fragilità non è sempre sinonimo di debolezza, può contenere forme di adattamento, economie della soglia,
intelligenze del margine.
L’idea  stessa  di  “sviluppo”  andrebbe  ricontestualizzata.  Servono  parametri  coerenti  con  il  contesto,  come
l’equilibrio ecologico, la densità relazionale, la cura del paesaggio e la sostenibilità sociale. L’efficienza, in questi
luoghi, assume una logica diversa, non è una massimizzazione, ma continuità; non intensità, ma durata.
Non si tratta di accettare il declino, ma di costruire risposte compatibili con i limiti reali dei territori. La dimensione
della “cura”, spesso evocata in modo retorico, va declinata in pratiche stabili come presidi sanitari diffusi, trasporti
adattivi, reti solidali e politiche del tempo[1].
La lezione dell’ostrica vale anche sul piano culturale. Una comunità che ha sperimentato la perdita sviluppa forme
di sapere incarnato: sa cosa significa vivere con poco, sa riorganizzarsi  in assenza di  strutture, sa riconoscere le
priorità. Queste conoscenze, spesso tacite e trasmesse per pratica più che per teoria, rappresentano una risorsa
preziosa. Non vanno celebrate, ma riconosciute. Non musealizzate, ma sostenute.
Per farlo, servono strumenti adeguati, come osservatori territoriali, luoghi di co-progettazione, spazi ibridi in cui
tecnici,  abitanti,  ricercatori  e  amministratori  possano  interagire  senza  gerarchie  predefinite.  Le  comunità  non
devono essere considerate “destinatarie” degli interventi, ma agenti dotati di visione. I saperi locali non sono
folklore, ma interpretazioni del mondo.
Accettare la vulnerabilità non significa abbandonarsi alla rinuncia, ma riconoscere che ogni territorio ha un proprio
ritmo e una propria logica. L’errore sarebbe continuare a progettare come se tutti i luoghi dovessero somigliarsi. Le
Aree Interne non sono in attesa di essere “modernizzate”, ma di essere ascoltate. Come l’ostrica, hanno imparato
a trasformare l’intrusione in forma. È tempo di smettere di considerarle solo come sintomi e iniziare a vederle
come soggetti.

Conclusione
Le Aree Interne, da troppo tempo, sono oggetto di discorsi progettuali che oscillano tra due estremi, la rimozione e
l’eccesso di attenzione. Nel primo caso, vengono ignorate come realtà residuali, scarti di una modernizzazione che
non le ha attraversate, mentre nel secondo sono tematizzate come “questione territoriale”, ma con categorie
astratte, calate dall’alto e incapaci di leggere la complessità dei contesti.
In entrambi i casi, si tratta di un esproprio di parola, di visione, di possibilità. Dietro la retorica del rilancio o la
gestione del declino si cela spesso un disinteresse reale per i modi di vita che ancora abitano questi luoghi, per le
economie della soglia, per le forme informali di coesione sociale. L’assenza di densità non equivale all’assenza di



significato.
L’errore  più  grave  è  progettare  sui  territori  come se  fossero  superfici  da  riempire,  vuoti  da  colmare,  margini  da
connettere, spazi da normalizzare. Questo approccio non solo fallisce, ma produce ulteriori fratture. Le Aree Interne
non  sono  spazi  neutrali,  hanno  una  storia,  una  geografia  sociale,  una  struttura  relazionale.  Sono,  nel  senso  più
profondo, luoghi vissuti.
Assumere la vulnerabilità come lente di lettura, e non come etichetta, consente di aprire una prospettiva nuova. Le
fragilità non sono solo sintomi da correggere, ma condizioni dentro cui si formano saperi, forme di adattamento,
economie non codificate. In questa prospettiva il paesaggio non è più lo sfondo, ma il testo stesso, fatto di ferite,
stratificazioni, tentativi, residui.
Perché un territorio esprima possibilità, è necessario ascoltarlo nei suoi tempi, nelle sue micro-logiche, nelle sue
discontinuità.  Serve uno sguardo lungo, che non cerchi la soluzione immediata ma la coerenza.  Serve
soprattutto riconoscere che le comunità non sono destinatari passivi di interventi, ma soggetti che interpretano,
reagiscono, producono. Anche in silenzio.
Il  compito della programmazione pubblica, se vuole essere all’altezza della complessità dei territori, non è offrire
modelli di sviluppo standardizzati, ma costruire cornici di senso, strumenti di lettura condivisi, linguaggi più vicini
all’esperienza. Ciò implica un cambiamento epistemico prima ancora che tecnico, passare dal “fare per” al “fare
con”, dall’attrazione al radicamento, dal progetto alla relazione. È fondamentale, in questo contesto, integrare
forme di co-progettazione in grado di valorizzare la conoscenza situata, attraverso strumenti  come i  Patti  di
Comunità o i laboratori territoriali partecipativi.
Allo stesso tempo, i tavoli tecnici dovrebbero essere arricchiti dalla presenza di professionisti esterni (urbanisti,
agronomi, sociologi, economisti, facilitatori, ecc.) che abbiano già maturato esperienze concrete e positive nella
progettazione delle aree interne, portando visioni e idee che hanno prodotto risultati tangibili. Queste commissioni
devono  essere  oggetto  di  valutazione  continua,  per  garantire  efficacia  e  coerenza  con  gli  obiettivi  strategici,
mentre  i  finanziamenti  devono  essere  equamente  destinati  a  tutti  i  comuni  che  fanno  parte  delle  aree  di
intervento. Queste figure non sostituiscono la voce delle comunità, ma la completano, aiutando a costruire progetti
più solidi, integrati e realmente aderenti alle esigenze dei territori.
Le Aree Interne, per tutto ciò che hanno perso, non sono vuote. Sono piene di tracce, tensioni, possibilità. Come
l’ostrica,  hanno  ferite  che  generano  forme.  La  sfida,  ora,  è  imparare  a  vedere  la  perla  non  come  un’eccezione
miracolosa, ma come un esito possibile della vulnerabilità abitata.

Consigli di lettura: “La montagna lo fa” Un mondo a parte di Riccardo Milani – l’ambiente può cambiare il carattere
e le relazioni.

Donato Ferrucci (Torino 1964), Docente sistemi qualità e certificazione dei prodotti alimentari ITS Agroalimentare
Roma/Viterbo.  Agronomo,  pubblicista,  e  Master  in  Diritto  Alimentare.  Responsabile  Bioagricert  srl  per  l’area
Lazio/Abruzzo/Umbria/Marche. Per info: Google “Donato Ferrucci Agronomo”.

Nicolò Passeri,  Dottore Agronomo, libero professionista. Consulente per imprese agricole ed agroalimentari in
ambito tecnico legale. Svolge analisi economico-estimative e di marketing dei processi produttivi. Supporta le
imprese  nella  valorizzazione  in  filiera  delle  produzioni  e  nello  sviluppo  e  dei  sistemi  di  certificazione  volontari  e
regolamentati. Docente presso ITS Academy Agroalimentare.

Angelo  Martella,  Dottore  Agronomo,  Dottore  di  ricerca  in  “Science,  Technology  and  Biotechnology  for
Sustainability”.  Assegnista  di  Ricerca  presso  il  Dipartimento  di  Economia,  Ingegneria,  Società  e  Impresa
dell’Università  della  Tuscia.  Si  occupa dello  studio  della  sostenibilità  dei  processi  di  produzione  nel  settore
agroalimentare e di analisi economiche dei processi produttivi.

[1] Le “politiche del tempo” a cui si fa riferimento sono strategie pubbliche che mirano a redistribuire e coordinare
meglio i  tempi delle città e delle comunità:  armonizzare orari  di  servizi,  scuole,  trasporti,  lavoro e cura per
migliorare la qualità della vita. Nei territori fragili, queste politiche assumono un significato ulteriore, contribuendo
alla coesione sociale e all’accessibilità dei diritti.


